
 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

1 

 

 
 
 
 

LA ACTUALIDAD DE LA MITOLOGÍA DE 
CHILOÉ: RELACIONES MERCANTILES Y 

MEDIÁTICAS DE CONTACTO, PERSPECTIVAS Y 
ARGUMENTACIONES 

 
 
 

Mg. Claudio Ulloa Galindo 
Departamento de Lenguas, Literatura y Comunicación 

Facultad de Educación y Humanidades 
Universidad de La Frontera 

culloa@ufro.cl 
 
 
 

RESUMEN 

Con la irrupción e introducción de los medios masivos de comunicación y las 

lógicas económico-político-culturales que ellos (re)presentan, se han iniciado en los últimos 

treinta años procesos de resignificación cultural en Chiloé, en los cuales los elementos 

móviles que describen y perfilan la cultura han sido trasladados hacia espacios y procesos 

interpretativos de carácter comercial, mermándose el valor y sentido que estos elementos 

ocupan en la descripción de la cultura para superponerse a una representación mercantil de 

ellos. Esto describe un nuevo trato en las relaciones de contacto con y en la cultura por 

parte de la comunidad de sentido que interpreta sus propias definiciones e interrelaciones.  

Tomando como objeto de estudio la fauna mitológica de Chiloé y sus 

transformaciones a partir de los elementos de industria cultural que presentan, se analiza, a 

partir de las construcciones discursivo-argumentales y las perspectivas de tres conocidos 

investigadores, los elementos que se encuentran inmersos en las transformaciones y 

resignificaciones que la mitología chilota presenta en la actualidad.  

 

Palabras claves: Mitología Chilota – Industria Cultural – Transformaciones Culturales – 

Mediación. 

mailto:culloa@ufro.cl


 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

2 

 

  

UN PANORAMA GENERAL 

 

 A partir de las construcciones discursivas y la recreación de ellas en tipos de relatos 

y personajes particulares, a través de la historia de la conformación de las relaciones de 

contactos interculturales que han conformado las particularidades de la cultura que se 

desarrolla y se ha desarrollado en el archipiélago de Chiloé, emerge la fauna mitológica de 

Chiloé como uno de los elementos culturales de mayor impacto en esta construcción 

cultural. Este elemento cultural ha nacido a través de las relaciones de poder y sincretismo 

entre la tradición de las antiguas religiones de los habitantes indígenas originarios de Chiloé 

(huilliches, cuncos y chonos) y las mitologías y supersticiones, especialmente celtas, traídas 

por los españoles y otros europeos, que hicieron de Chiloé el último enclave de la corona 

española en Latinoamérica. Con ésto tenemos en palabras del investigador insular Renato 

Cárdenas que “la raíz fundamental del mito chilote es mapuche. Pero fuertemente 

determinado por la ideología del cristianismo de las culturas occidentales” (Cárdenas, R. 

1998:5).  

 De esta manera, se ha configurado e instalado en esta geografía insular un relato 

mítico que se ha traspasado, desde su génesis, por generaciones a través del relato oral-

ancestral; que desde un principio tenía como protagonistas a los mayores de una 

comunidad (abuelos-ancianos) como transmisores de los elementos que componen la 

cultura hacia quienes ingresan en ella (niños-jóvenes), ésto, vinculado a las “historias de 

fogón”1, y que a través de los años ha aportado a la conformación de una “identidad 

común”, reforzada en gran medida por la característica de insularidad que su entorno 

presenta. 

 Así se articularon en esta geografía relatos mitológicos que si bien algunos son parte 

de las relaciones de sincretismo y dominación entre las culturas que han ocupado este  

 

                                                           
1 El fogón chilote es característico de esta cultura de sincretismo, su arquitectura es marcadamente 

reconocible y el origen de este lugar es la vivienda Veliche, que adoptó desde un principio la cocina como eje 

de vida. Aquí se cocinaba, se comía, se hacía vida familiar, se preparaba la comida para los animales y además 

se dormía. En resumen era el lugar donde se concentraba la vida puertas adentro y se generaba el traspaso de 

la cultura. 

 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

3 

 

 

territorio a través de su historia, adquirieron un sello particular en concordancia con el 

ambiente que rodea al habitante de la isla. Estos relatos que hablan de la mitología han sido 

incorporados por todos quienes se autodefinen como chilotes y que pueden provenir de 

distintas tradiciones que se han incorporado a la conformación de una cultura de lo Chilote 

a través de los años.  

 

“La magia y el mito nos llevan a la intimidad del mundo mapuche-veliche. 
Empero, esta realidad no es sólo india. El europeo colonial y la sociedad chilota 
naciente de estos encuentros y desencuentros se introdujeron a estas estructuras 
de pensamiento. En algunos casos las incorporaron como propias y cuando 
ésto no ocurre las influyen profundamente con sus creencias religiosas, mágicas 
y míticas acarreadas desde Europa.” (Cárdenas, R., 1998:5) 

 

 Por otra parte, y a partir de la creciente globalización económica, política y cultural 

impulsada por el modelo capitalista y los medios de comunicación masivos que han 

actuado en pos de una globalización general, lo que por supuesto ha impactado en Chiloé 

en las últimas dos décadas, existe una introducción de estos relatos y representaciones 

mitológicas a formatos tecnológicos de comunicación (cine, televisión, Internet, etc.) y 

lógicas de mercado definidas por Max Horkheimer y Theodor Adorno en su trabajo 

Dialéctica del iluminismo (1944) como Industria Cultural; de este modo se ha producido una 

nueva escenificación de estos relatos míticos, lo que ha traído consigo nuevos significados 

acerca de la percepción, producción y uso de ellos; nuevos significados que representan en 

sí mismos los modos y lógicas que el mercado requiere.  

          Dentro de la  Industria Cultural cabe destacar una premisa fundamental que ofrecen 

en principio los teóricos de Frankfurt, que apunta a que “El mundo entero es pasado por el 

cedazo de la industria cultural… La industria cultural sigue siendo la industria de la 

diversión” (Horkheimer & Adorno; 2002); o en palabras de Jesús Martín Barbero, en una 

mirada posterior al fenómeno de industria cultural “la degradación de la cultura en industria 

de la diversión” (Martín-Barbero 1987), considerando a todos estos mecanismos y soportes 

massmediáticos en elementos de despojo y reestructuración de una forma cultural 

específica. En este sentido, el concepto de industria cultural nos abre la puerta para poder 

hablar acerca del nuevo significado que adquiere la mitología Chilota al ser tomada como 

elemento de la industria cultural, y resemantizada en términos de su propia existencia, lo 

que sin duda transforma la visión original y el respeto cultural existente hacia estos mitos. 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

4 

 

           

En cierto sentido, y remitiéndonos al patrimonio cultural de Chiloé y en específico 

al amplio campo de su mitología, se ha comenzado a generar una discusión en torno a este 

plano de nuevos significados; esta discusión apunta a la conservación de la identidad 

cultural de Chiloé, discusión motivada, en gran medida, por el creciente impacto que ha 

traído consigo la arremetida de nuevas formas de comunicación en sectores históricamente 

aislados, observándose de esta forma progresivas transformaciones socioculturales que 

vienen aconteciendo desde la segunda mitad del siglo veinte y que se han agudizado 

progresivamente de forma casi dramática con la irrupción de empresas transnacionales en 

el ámbito marino y forestal. De este modo, se está instalando la convicción de que “en las 

islas se está viviendo un momento crítico de su historia cultural, a tal punto que, como 

nunca, corren el riesgo de que su espesor cultural desaparezca ante la arremetida de la 

cultura mediática de las relaciones de producción capitalista.” (Mansilla Torres; 2006)  

          Por otra parte se debe considerar que Chiloé se ha convertido en un poderoso polo 

de atracción turística, esto a partir de la explotación y construcción de una imagen 

performativa y estereotipada de un Chiloé natural, mágico y mitológico, “presumiblemente 

anclado todavía en una ruralidad que en muchos aspectos pareciera ser premoderna, y que, 

a juzgar por el creciente flujo turístico, estaría satisfaciendo las necesidades de exotismo de 

un visitante de origen urbano que busca la diferencia y la “autenticidad” cultural y natural, 

como si en las islas estuviera aquello “otro” que su entorno urbano, sobresaturado de 

modernidad, ha reprimido u olvidado” (Mansilla Torres 2006). Esto se ve claramente 

ejemplificado en la noticia de que Chiloé y su archipiélago ocupan el tercer lugar en el 

mundo como uno de los destinos para vacacionar en el año 2009, publicado por la guía 

turística inglesa “Lonely Planet”2. Ciertamente, esa imagen tan difundida en el país y el 

extranjero de un Chiloé mágico y mitológico tiene una raíz profunda en sus habitantes, 

quienes viven y conviven diariamente con su construcción mitológica, la cual es parte 

rutilante de su quehacer y observación del mundo. Asimismo, en librerías y en ferias de 

Chiloé se puede hallar un sinnúmero de folletos y cuadernillos sobre mitología chilota, 

además de esculturas, pinturas, música, etc. que representan a los seres mitológicos; la  

 

                                                           
2 La información hace alusión a un artículo publicado en el periódico “La estrella de Chiloé” el día viernes 17 
de octubre de 2008, pág. 7, en el cual se toma parte de lo publicado en la guía turística inglesa y se presenta 
como noticia. 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

5 

 

 

mayoría de los cuales no pasan de ser descripciones estereotipadas hechas objetivamente 

para turistas bajo la concepción anglo de merchandising, que para efectos del turista opera 

con el término francés souvenir. Esto muestra la preponderancia que tiene el elemento de 

mercado en la transformación y adaptación de la mitología Chilota, para ser resignificado y 

concebido en un nuevo espacio de intercambio marcado por la competencia y la 

innovación continúa. 

De esta forma, lo que trata de hacer este trabajo es hurgar en el momento actual 

que viven los relatos mitológicos de la isla de Chiloé. Observar a través de las opiniones de 

algunos de sus protagonistas cuál es el estado actual de la mitología de Chiloé, frente a la 

consolidación de una globalización dirigida y que se enmarca principalmente en los medios 

de comunicación como actores fundamentales de un proceso de homogeneización cultural. 

La investigación lógicamente considera la movilidad y resignificación natural que las 

culturas sufren, pero como ya hemos dicho, es necesario reflejar la resignificación de estos 

mitos desde la disciplina de la comunicación y tomando una teoría atingente a este tema 

como lo es la teoría de industria cultural. En resumidas cuentas este trabajo pretende 

observar cuáles son las transformaciones ante este escenario en la producción y el uso de la 

mitología de Chiloé 

 

 

MITOLOGÍA DE CHILOÉ 

 

 Siendo este el objeto de estudio de la presente investigación, es necesario precisar 

que la mitología de la isla de Chiloé y su archipiélago ha sido fruto de la configuración de 

los elementos de: territorio, los primeros habitantes indígenas y su contacto con los 

europeos que llegaron en la conquista de este espacio geográfico; esto es, en palabras de 

Renato Cárdenas que “por enclaves históricos los europeos y los originarios de estas tierras 

debieron habitar un espacio geográfico común y compartir los recursos que este medio les 

prodigaba” (Cárdenas, R. 1998:5). Evidentemente, esos recursos a los cuales Cárdenas se 

refiere tienen que ver tanto con el medio físico como con las relaciones de comunicación 

que crearon pautas comunes en términos de la cultura. 

 Cárdenas sostiene lo anterior en el sentido que: 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

6 

 

 

“La vida se ordenó a partir de las perspectivas de mundo y los proyectos de 
sociedad del conquistador, pero también incorporando parte importante de la 
cosmovisión Mapuche Veliche del sector. En algunos casos hay sincretismo de 
ambas culturas; en otros, es la voz española la que predomina, como el lenguaje, 
la música y la religión (Cárdenas, R.; 1998:5). 

 

Sin lugar a dudas, en la fauna de la mitología Chilota se ocultan las relaciones de 

sincretismo y dominancia de las culturas que han compuesto este elemento cultural, y que 

han configurado en toda la complejidad de elementos que componen una cultura de lo 

Chilote, que ésta se configure en términos de su concepción y devenir como una cultura 

compuesta por múltiples tradiciones.  

 Lo anterior lógicamente guardará relación con la comunicación intercultural ya que, 

de cierta forma en ella se sustenta el carácter móvil que las culturas tienen, en el sentido de 

que “(…) un segundo nivel nos llevaría a plantearnos que en la cultura con la que nos 

identificamos también hay diferencias. Por un lado, ha evolucionado a lo largo de la historia 

integrando elementos de culturas inicialmente foráneas. Así nos damos cuenta del carácter 

mestizo de nuestra cultura” (Rodrigo, M. 1999:14), esto muestra cómo la configuración de 

diálogos de características interculturales ha sido la base de esta concepción de cultura y, en 

específico, de la configuración de relatos mitológicos y personajes que componen este 

elemento cultural en Chiloé. 

 En base a lo anterior es posible ubicar la génesis de la mitología de Chiloé en las 

leyendas y mitos araucanos, americanos y europeos, especialmente celtas. Esto en el sentido 

que tales relatos son compartidos por todos quienes los han conformado, en tanto: 

 
“La magia y el mito nos llevan a la intimidad del mundo Mapuche-Veliche. Sin 
embargo, esta realidad no es solo indígena. El europeo colonial y la sociedad 
Chilota naciente de estos encuentros y desencuentros, se introdujeron a esta 
estructuras de pensamiento, En algunos casos las incorporaron como propias y 
cuando esto no ocurre las influyen profundamente con sus creencias religiosas, 
mágicas y míticas, acarreadas desde Europa”. (Cárdenas, R. 1998:5) 

 

 

INDUSTRIA CULTURAL Y MERCANTILIZACIÓN DE LA CULTURA 

   

 Al analizar la introducción de los mitos de Chiloé en los Formatos y lógica 

económica-política que la industria cultural abarca hoy en día, acompasada principalmente  



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

7 

 

 

de un fenómeno de globalización enorme, lógicamente no estamos hablando de arte en un 

sentido estricto, como fue la primera conceptualización realizada en esta línea teórica a 

partir de los trabajos de Walter Benjamin y Theodor Adorno, sino que a nuestro entender 

la cultura artística, como podríamos llamarla, y la cultura social, entendida como las 

peculiaridades de cada cultura o grupo, se funden en una sola estructura y el método que el 

mercado capitalista ocupa.  

 Para los efectos de la centralidad del objeto de estudio es necesario observar la 

dimensión de la industria cultural en el ámbito de la cultura; que proyecta un modo 

particular de vivir con rasgos característicos y distintos a otras culturas. Tomando como 

hipótesis principal de esta construcción teórica la mercantilización de la cultura, o más bien 

dicho, la transformación de aspectos y actividades propias y características de una cultura 

específica, en un producto atractivo y comercializable, que es sacado de su cultura, para 

entrar en una sucesión de compra-venta que lo aleja cada vez más de su raíz cultural con el 

fin de universalizar esa particularidad cultural, lo que conlleva hacia un proceso de 

globalización. 

 Debemos reconocer que “las industrias culturales son una rama importante de la 

economía” (Warnier 2002:71) , y con ésto, como argumentábamos anteriormente, las 

políticas públicas fijan sus ojos en sus propios patrimonios culturales para reproducirlos a 

modo de  mercancía comercializable, esto se demuestra en una gran variedad de formas en 

que “el patrimonio cultural, representados por museos, monumentos, sitios históricos, 

paisajes, es ciertamente una dimensión de la identidad, pero también es un recurso turístico, 

a menudo importante” (2002:71) sobre el cual el poder de la economía ha centrado sus 

esfuerzos por capturar, de cierta forma, estos elementos. Esa absorción que la lógica 

político-económica dominante realiza por sobre un elemento perteneciente a una cultura, al 

mismo tiempo transforma al elemento cultural, y esta transformación se realiza en el 

sentido de lo que el mercado necesita valorizar. Para ejemplificar ésto podemos tomar el 

ejemplo que Néstor García Canclini menciona en Culturas Populares en el Capitalismo en 

relación a la artesanía popular: “la llegada de las artesanías a las ciudades medianas y 

grandes reubicó las “misiones” que se le atribuían –representar tradiciones populares y 

nacionales, ofrecer experiencias estéticas alternativas a la homogeneidad industrial- en 

beneficio de funciones decorativas y prácticas” (2002:20), con este buen ejemplo, es  



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

8 

 

 

observable la transformación, por lo menos en el caso de la artesanía popular de una 

cultura, en un objeto que se menciona como “artesanal” pero que es creado a partir de las 

necesidades propias que los consumidores requieren, así la artesanía elaborada en una 

primera etapa para recrear o representar a la cultura es modificada para cumplir las 

exigencias de sus consumidores.  

 Quizás al momento de hablar de una industrialización cultural en un grupo 

específico, que fija sus propias pautas y creencias, uno de los productos desarrollados a 

mayor escala y de mayor éxito en el mercado es la artesanía típica, la cual se convierte en un 

bien codiciado por el visitante foráneo, lo que a la vez en sí mismo conlleva una parte del 

proceso de globalización, ya que “(…) los procesos de globalización, espacialmente 

materiales y ligados a la economía, valorizan la cultura como bien de cambio y como un 

recurso (etnoturismo y venta en serie de artesanía)” (Del valle 2004:138), y con esta 

valorización las lógicas y formas de la globalización política, económica y cultural entran de 

lleno en un entorno específico, como lo es el archipiélago de Chiloé y su cultura, con lo 

cual las transformaciones en la cultura se agudizan; dicho de otra forma “(…) las nuevas 

dinámicas de globalización económica de la cultura se introducen en las comunidades e, 

incluso, las transforman” (2004:139), con lo cual podemos inferir que globalización y los 

procesos de industrialización cultural van de la mano. 

 Siguiendo este recorrido no podemos dejar de lado el papel central que los medios 

de comunicación cumplen en este juego de cultura-industria cultural-globalización; ya que 

en la misma concepción de industria de la cultura se sostienen también los formatos y 

plataformas de los medios de comunicación. Para el teórico catalán-colombiano Jesús 

Martín-Barbero, lo que sucede en Latinoamérica en y por los medios no puede ser 

comprendido al margen de discontinuidades culturales, que median la significación de los 

discursos masivos y el sentido de sus usos sociales. Pues lo que los procesos y las prácticas 

de comunicación colectiva ponen en juego no son únicamente desplazamientos del capital 

e innovaciones tecnológicas, sino profundas transformaciones en la cultura cotidiana de las 

mayorías: cambios que sacan a flote estratos profundos de la memoria colectiva, al tiempo 

que movilizan imaginarios fragmentadores y deshistorizadores de la experiencia, “la 

acelerada desterritorialización de las demarcaciones culturales –moderno/tradicional,  

 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

9 

 

 

noble/vulgar, culto/popular/masivo, propio/ajeno– y desconcertantes hibridaciones en las 

identidades”. (1993) 

 Hoy en día la evolución tecnológica y el crecimiento de la sociedad de la 

información como base de una industria que apunta a la continua globalización de los 

modos de producción y productos industriales y culturales, desde su concepción significa 

una radical transformación de las bases económicas y políticas sobre las que se sustenta la 

producción cultural y comunicativa y de la forma en que ésta se vincula con los procesos 

sociales fundamentales: poder, identidad, desarrollo, etc.  

          La diferenciación y ordenación más clara de las industrias culturales es posible 

hacerla partiendo de la producción, es decir, desde los procesos productivos y productos 

creativos o informativos específicos. Efectivamente, han sido las formas dominantes de 

trabajo creativo y de valorización (rentabilización) del capital las que han marcado 

históricamente las diferencias entre unas y otras industrias culturales, implicando además 

una práctica social diferenciada para cada tipo de producto cultural.  

 
“Todo ello -producto, proceso productivo, valorización y uso social- ha 
permitido clasificar tanto a las industrias (edición impresa, fonografía, cine, 
prensa, radio, televisión, publicidad) como a los subsectores (edición 
discontinua, edición continua, emisión continua) o a las industrias o segmentos 
sin autonomía, como la publicidad, el diseño, o la videoproducción”. (Martín-
Barbero 1993) 

 

 

MITOLOGÍA CHILOTA, INDUSTRIA CULTURAL Y GLOBALIZACIÓN 

 

 En cuanto a la mitología de Chiloé, los modos de propagación y producción son 

replanteados al ingresar a las lógicas del mercado y "remitificados", ya que son 

transformados desde su espacio y esencia tradicional y son conocidos desde una segunda 

óptica al compararlo con su origen cultural. De esta manera, los mitos son moldeables por 

el mercado bajo los intereses propios que el capitalismo aplica a sus modos de producir e 

intercambiar productos, perdiendo en cierto sentido la concepción cultural más pura que el 

objeto tiene en la representación de una cultura. Esto lo podemos ver, por ejemplo, en la 

pronta aparición de una película filmada en Chiloé, pero financiada con capitales 

norteamericanos, y que remitifica y resignifica el mito del “Caleuche”, observándolo y  



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

10 

 

 

retransmitiéndolo como una historia de terror, y no valorando la explicación cultural y la 

importancia que este elemento cultural tiene para el entorno específico de la isla de Chiloé, 

lo que sustenta su pertenencia e identidad.  

 Lo anterior, lógicamente conduce a la mitología de Chiloé a un aislamiento de su 

realidad cultural. El mito chilote se desplaza deshistorizado y fragmentado bajo la 

manipulación radical, en algunos casos, de los nuevos transmisores de este elemento 

cultural. Con ésto observamos que se cumple la lógica existente en la crítica de Horkheimer 

y Adorno en torno a la propiedad de desarraigamiento del elemento objeto de la industria 

cultural; en este caso la industria cultural traducida en los medios de comunicación, actúa 

sustrayendo el relato y el personaje mítico de Chiloé de su propio mundo mítico y lo 

individualiza otorgándole nuevas propiedades, las cuales no necesariamente se relacionan 

con el entorno directo o primigenio que el relato mítico tenía desde un principio. Con esto 

se observa que  “La gran mayoría (de los mitos chilotes) opera hoy como comparsa de una 

comedia sin argumento, lo que avalaría la opinión de algunos que sostienen que (...) no 

serían otra cosa que los „escombros de una demolición ideológica‟ ” (Blume 2001); de esta 

manera, se constata el desapego desde su realidad cultural que se produce en los procesos 

de resignificación que el mito protagoniza en una etapa de mediatización, ya que, si bien es 

de perogrullo reconocer que evidentemente el mito de Chiloé al ser partícipe y protagonista 

de la cultura, evidentemente se encuentra en una movilidad de transformación y 

resignificación constante, lo que aquí nos interesa rescatar es que ante la sucesión de 

mediación comunicacional, y tómese mediación en el sentido planteado por Martin- 

Barbero, lo que ocurre en el plano de la mitología de Chiloé introducida en estos formatos 

tecnologizados de comunicación es una radical resignificación. En otras palabras, si bien los 

mitos siempre se encontrarán en sucesiones de interpretación y producción que se irán 

transformando en el entorno social-cultural, lo que ocurre bajo la lógica dominante de las 

industrias culturales es una etapa aguda y radical de transformación y resignificación del 

elemento mitológico. Etapa que afecta al mito en su totalidad, ya que lo que las industrias 

culturales realizan en este aspecto es afectar y transformar tanto la producción (creación) 

como el consumo (uso-interpretación) de la mitología de la isla de Chiloé, y esta 

transformación parte desde la fragmentación y descomposición del relato mitológico,  

 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

11 

 

 

alejándolo de su entorno natural, lo cual lógicamente crea un nuevo plano de significación e 

interpretación a partir de ellos.  

 Por otro lado, es posible observar que las expresiones culturales se han convertido 

en la punta de lanza invisible de la globalización, porque ellas ofrecen las imágenes y 

valores con los que la gente construye una nueva visión del mundo. Estas expresiones 

culturales como la mitología de un sector específico (para estos efectos, la mitología de 

Chiloé) se reestructuran y convierten en el espacio de globalización mercantil, mermándose 

su valor cultural e imponiéndose un valor comercial. 

 Siguiendo a García Canclini, damos cuenta de que la modernización económica-

tecnológica reubica el arte y el folclor, el saber académico y la cultura industrializada, bajo 

condiciones relativamente semejantes. El trabajo del artista y del artesano se aproximan 

cuando cada uno experimenta que el orden simbólico específico en que se nutría es 

redefinido por la lógica del mercado. Cada vez pueden sustraerse menos a la información y 

a las iconografías modernas, al desencantamiento de sus mundos autocentrados y al 

reencantamiento que propicia la espectacularización de los medios. (García Canclini 1989) 

  La propagación de lo que las industrias culturales promueven es ambivalente. Por 

un lado, expande los mercados, hace posible un mejor conocimiento virtual entre los países 

de la región como en el caso de Latinoamérica y aporta valor añadido a los contenidos de 

los mensajes y obras generados en cada sociedad (García Canclini 2001). Al mismo tiempo, 

bajo la lógica neoliberal, genera desafíos y conflictos: creando nuevas disputas por los usos 

del patrimonio cultural de cada pueblo, como es el caso de la mitología de Chiloé, y por los 

derechos de autor individuales y colectivos, tiende a acentuar la subordinación de los países 

débiles y a privilegiar los derechos comerciales de las megaempresas transnacionales.  

 Como escribió Martín Hopenhayn, las industrias culturales implican muchas 

dimensiones de la vida social:  

 

“las grandes inversiones editoriales, los programas culturales en la televisión 
abierta, las redes de lectores en Internet, las transmisiones no comerciales en 
radios comunitarias, la proliferación de revistas especializadas en las más 
variadas artes y tendencias, y otras tantas combinaciones en un universo de 
circulación cada vez más versátil” (cit. en García Canclini 2001).  

 

 



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

12 

 

 

Esta convergencia entre variados actores culturales, educativos, empresariales y sociales 

corresponde al modo en que hoy se potencian mutuamente las telecomunicaciones, las 

tecnologías de información con las de entretenimiento. 

 Damos cuenta entonces de que los modos culturales han comenzado a revestir cada 

vez más las formas del mercado y la producción industrial, pasando de actores-

espectadores a productores-consumidores. Esta lógica de mercado y su dinámica es, en la 

generalidad de los casos, la que establece esa oferta objetiva. Todo objeto cultural es 

concebido como un producto, por lo que tiene un valor monetario además de un valor 

estético o moral, y es en función de aquel que el mercado selecciona la oferta objetiva de 

productos culturales, así como también la posibilidad de producirlos. Hoy en día la 

evolución tecnológica y el crecimiento de la sociedad de la información como base de una 

industria que apunta a la continua globalización de los modos de producción y productos 

industriales y culturales, desde su concepción significa una radical transformación de las 

bases económicas y políticas sobre las que se sustenta la producción cultural y comunicativa 

y de la forma en que ésta se vincula con los procesos sociales fundamentales: poder, 

identidad, desarrollo, etc.  

 

 

CULTURA, GLOBALIZACIÓN Y ECONOMÍA 

 

Por un lado se evidencia que las transformaciones que se dan en la cultura a partir 

de las políticas capitalistas que nacen bajo la concepción de globalidad en todos sus 

aspectos, ejercen notorios cambios en la sociedad que compone la cultura, ya que, 

siguiendo a Zallo, es posible afirmar que “la cultura es al mismo tiempo el producto y el 

elemento articulador de la propia sociedad” ( Zallo 1994:3), observándose así la 

transformación social que la industria de la cultura promueve a través de su desarrollo. Esto 

justifica y facilita enormemente la posibilidad de hablar de elementos de política-ideológica 

o economía-política dentro de estos procesos; ya que evidentemente son elementos que se 

construyen y producen en la sociedad en sus diferentes momentos.  

Por otra parte, a la hora de identificar los procesos de transformación que la 

sociedad-cultural enfrenta, introducimos el concepto de globalización, queriendo identificar  



 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

13 

 

 

con ésto que estas transformaciones se posibilitan en una atmosfera de homogeneización 

de las particularidades culturales y de totalización de lo global desde una potencialización 

de lo económico, todo es global, y todo, de cierta forma, es globalizado. Lo mismo ocurre 

con la mundialización o la totalización de aspectos a escala mundial; pero debemos tomar 

en cuenta que estos fenómenos funcionan “alrededor de unos pocos centros motores y en 

círculos concéntricos de influencia” (Zallo, en Bolaño y Mastrini eds. 2005: 230); se 

observa, de esta manera, que globalización y mundialización se desarrollan no como 

fenómenos horizontales desde la globalidad o la mundialidad, sino que existe un sector 

componente de la sociedad y por consiguiente de la cultura, que observa y escoge cuáles 

son las particularidades que pueden ser globalizadas o mundializadas en una cultura. Para el 

caso de esta investigación, se hace evidente que la mitología de Chiloé es uno de los 

aspectos que cobra mayor atractivo para ser enfocado como una actividad comercial, y de 

acuerdo a ésto, uno de los aspectos más expuestos a ser parte de la globalidad mundial. 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

 Bolaño, Cesar; Mastrini, Gullermo; Sierra, Francisco (2005). Economía política, 
comunicación y conocimiento: Una perspectiva crítica Latinoamericana. Buenos Aires, La 
Crujia. 

 

 Blume, J. (2001). Chiloé y sus mitos. Disponible en: 
http://www.umce.cl/revistas/intramuros/intramuros_n11_a03.html.  

 

 Cárdenas Alvarez, R. (1998). El libro de la mitología, historias, leyendas y creencias mágicas 
obtenidas de la tradición oral. Punta Arenas: Atelí y Cía. Ltda. 

 

 Del Valle, C. (2004). “Espacio y tiempo en la producción económica de la cultura: 
rito, diferencia y conflicto”. Lengua y Literatura Mapuche 11: 137-145. 

 

 García Canclini, N. (1989). Culturas híbridas. México: Grijalbo. 
 

 ______________ (2001). Las industrias culturales y el desarrollo de los países americanos.  
Disponible en www.oas.org/udse/espanol/documentos/1hub2.doc 

 

 ______________  (2002). Culturas populares en el capitalismo. México, Grijalbo. 
 
 

http://www.umce.cl/revistas/intramuros/intramuros_n11_a03.html
http://www.oas.org/udse/espanol/documentos/1hub2.doc


 
II SEMINARIO “CHILOÉ: HISTORIA DEL CONTACTO” 

16, 17, y 18 de junio de 2010 

14 

 

 

 Horkheimer, M. & Adorno, T. (2002). Dialéctica del iluminismo. Madrid: Editora 
Nacional. 

 

 La Estrella de Chiloé, “Chiloé entre los mejores destinos para el 2009”. Publicado el 
viernes 17 de octubre de 2008. 

 

 Mansilla Torres, S. (2006). Chiloé y los dilemas de su identidad cultural ante el modelo 
neoliberal chileno: la visión de los artistas e intelectuales. ALPHA Nº 23.  Universidad de 
Los Lagos, Departamento de Humanidades y Artes, Centro de Estudios 
Regionales, Osorno, Chile. En: http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-
22012006000200002&script=sci_arttext 

 

 Martin-Barbero, J. (1987). De los medios a las mediaciones. Comunicación, cultura y 
hegemonía. Barcelona: Gustavo Gilli. 

 

 ______________ (1993). Para pensar la comunicación en Latinoamérica (comunicación, 
cultura y sociedad). México: Universidad Iberoamericana de León. Colección Apuntes. 

 

 Rodrigo Alsina, M. (1999) La comunicación intercultural. Barcelona: Anthropos. 
 

 Warnier, J.P. (2002). La mundialización de la cultura. Barcelona: Gedisa. 
 

 Zallo, R. (2002). El mercado de la cultura, estructura económica y política de la comunicación. 
Navarra: Garkoa.  

http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-22012006000200002&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-22012006000200002&script=sci_arttext

